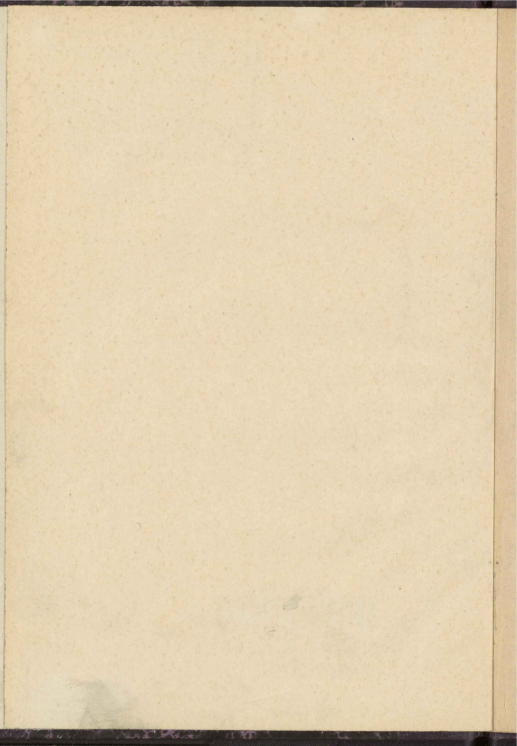




K. k. Staatsgewerbeschule Wien, I. Boz. Inv. No. 4673



## Die deutsche

4673

# Gütter= und Şeldenlage.

Don

Richard Aralik.

Sonder Abdruck aus der "Chriftlichen Schulund Eltern-Zeitung".



Wien

Verlagsbuchhandlung "Austria" Franz Doll 1898.



Aufnfere Literatur hat an der alten deutschen Heldensage einen schier unerschöpflichen Schat, ber trot einer vielhundertjährigen Arbeit ber baran bichtenden Sänger, trot einer nun auch schon hundertjährigen Arbeit der Gelehrten, noch immer nicht gang gehoben ift. Er nimmt in unserem nationalen Bewufstjein noch lange nicht die Stellung ein, die etwa die griechische Sage im Leben und Dichten, in der Runft und Cultur ber Hellenen einnahm. Und boch ift unfere Sage von faum minderer nationaler, poetischer und historischer Bedeutung wie jene. Aber Achilles, Heftor, Hercules, Thefeus, Jajon find und immer noch vertrauter als Giegfried. Dietrich und Etel. Bas ift der Grund bavon? Die vollendete Chriftianifierung Deutschlands ift es gewiss nicht, denn unsere Beldensagen find in einer Zeit gedichtet worden, wo das Christenthum schon herrschte oder doch schon als die Religion der Zukunft, als die Religion der Cultur galt. Fast alle beutschen Stämme der Bölkerwanderungszeit treten als chriftliche in die Weltgeschichte; ja gerade das Chriften= thum scheint fie zu ihrer weltgeschichtlichen Rolle geweckt zu haben. Das Auftreten beidnischer Götter in unserer Sage spricht nicht dagegen, denn überall lebt die Mythologie in ber Poefie fort, wenn fie ichon längst nicht mehr Gegenstand

bes Glaubens, des Cultus ift. Wichtiger ift, dass unfere Sage trot der Erhabenheit der Edda, trot der Schönheit der Nibelungen und der Kudrun, doch niemals das Glück gehabt hat, einen fo claffischen Sänger, wie homer es war, zu erwecken. Das hängt übrigens mit ber lückenhaften und mangelhaften Pflege zusammen, die unsere Sage gefunden hat. Selbst unsere Gelehrten haben, wie es scheint, nicht genug dafür gethan, jene Gedichte wirklich wieder dem Volke zu vermitteln. Und in welchem Zustand haben uns frühere Generationen diesen kostbaren Schatz vererbt! Rarl ber Große, der chriftliche Held, hat allerdings einst jene Sagen vietätvoll aufzeichnen und fammeln laffen; aber schon sein Sohn hat diese Pflege wieder aufgegeben. Der Bischof Biligrim von Passau that im X. Jahrhundert dasselbe mit einem Theil derselben, und später sammelten chriftliche Priester im fernen Island die letten Überreste der mit den Helbensagen eng zusammenhängenden germani= schen heidnischen Götterjage. Deutsche Mönche haben wenigstens das Hilbebrandlied und das Walthariuslied festgehalten. Im XII. Jahrhundert bekamen viele diefer Sagen in öfterreichi= ichen Landen, besonders am Wiener Sof, jene Form, die für sie gewissermaßen classisch wurde, es bildeten sich die großen Gefänge von den Ribelungen, von Rudrun und andere, die später im "Helbenbuch" zusammengefast wurden. Maximi= lian, der lette Ritter, war auch der lette, der durch Samm= lung und Abschriften diesem koftbaren Schatz feine kaiferliche Sorgfalt angebeihen ließ. Dann folgt ein langes Still= schweigen. Mit Ausnahme des Jahrmarktbüchleins vom hörnernen Siegfried, wird fast alles vergessen. Da, am Beginn unseres Jahrhunderts, mitten im Drang der Revolutions= friege, erinnert sich das beutsche Bolf wieder feiner Ber=

gangenheit, man fängt wieder an, Trost und Kraft statt in der Kritik der reinen Bernunft, in alten Geschichten und Sagen zu suchen. Alles Positive, Religion, Sitte, Bietat, Bolt, Tradition, feiert eine Wiedererstehung. Dies war die große Leistung der deutschen Romantik. Aber die groß und gewaltig begonnene Arbeit ift nicht zu Ende geführt worben. Friedrich Tieck, der Dichter, wollte das Nibelungenlied aus allen Quellen ergänzend erneuern, da er bemerkte, wie viel darin als bekannt vorausgesett wird, was es heute weniger ift. Aber über eine kleine Probe ift feine Arbeit nicht hinaus= geschritten. Wilhelm Grimm war der einzige, der mit großem Blick alle Quellen und Zeugniffe für die Sage in ein Buch zusammentrug. Sier liegt wirklich die Arbeit eines Sahr= tausends beisammen, die Arbeit sammtlicher Stamme ber germanischen Nation von den Scandinaven und Islandern bis zu ben füblichen Gothen und Tirolern. Den gangen Stoff hat theils durch Übersetzung, theils durch freie Reubichtung nur noch Simrod in feinem Belbenbuch vereinigt, aber allzu subjectiv und mit nur halbem Erfolg. Bei Wilhelm Fordans und Richard Wagners Dichtungen fann die Freiheit der Behandlung durch die breite und tiefe Wirkung aufgewogen erscheinen.

Ich habe nun schon längst gewünscht, ein Werk in meiner Bibliothek zu besitzen, das mit der größten Treue und Vollständigkeit und zugleich in schönster Ordnung und in lesbarer Form das ganze Gebiet der deutschen Heldens und Göttersage umfast, ungefähr so, wie es die Griechen mit allen Vor= und Nachdichtungen zum Homer, wie es die Perser in dem Königsbuch von Firdusi besitzen. Da aber ein solches Werk noch immer nicht erschienen ist, war ich gezwungen, es selber zu schreiben und vorläusig wenigstens

zu meinem eigenen Gebrauch in einem einzigen geschriebenen Exemplar aufzustellen. Es enthält die ganze Sagenchronik der Bölkerwanderungszeit in beinahe 100 Gesängen, die in den gereimten Langzeilen der mittelhochdeutschen Bolksepen abgefast sind. Der Stabreim der Edda und der Angelsachsen schien mir mehr dramatisch wirksam zu sein, außerzdem weniger einleuchtend, und endlich selbst in den Originalen zu verschiedenartig gebraucht. Das Ganze sollte ja ein erweitertes Nibelungenlied sein. Seine volksthümliche Grundsform ist unser deutscher Hexameter.

Aber wir haben noch viel zu erzählen. Beginnen wir ohne viele Umschweife das Manuscript aufzuschlagen und es durchblätternd die Sagen an uns vorüberziehen zu lassen, welche einst den Mittelpunkt unserer Literatur ausmachten.

#### I.

In merkwürdiger Übereinstimmung mit den wissenschaftlichen Ergebnissen der modernen vergleichenden Philologie versetzt die Sage die alten Size der Germanen an die Nordfüste des Schwarzen Meeres. Dort scheidet der Fluss Tanais, der heutige Don, Europa oder das Wanenland von Asien oder dem Asenland. Im öftlichen Asenland lag die Burg Asgard, vielleicht an der Stelle des heutigen Asow, und dort herrschte über die Asen der Götterkönig Odin, oder Wodan. Über das westliche Wanenland herrschten seine beiden Brüder Wille und Weh. Bekanntlich wurde noch im XVI. Jahrhundert in jenen Gegenden gothisch gesprochen, und auch heute liest man auf der Karte die deutschen Namen von deutschen Ansiedlungen. Der gothische

<sup>1</sup> Wird eben gum Drud vorbereitet.

Historiker Fordanes und der baprische Chronist Aventinus halten dieselben Traditionen fest.

Man muß sich aber hüten, diese Geschichten allzu "national" aufzufassen. Erstens gehen sie in eine Zeit zurück wo das Germanische und das Slavische noch kaum geschiedene Dialecte desselben letzten Astes am arischen Bölkerstamm waren. Ferner gibt sich die ganze deutsche Götter- und Heldensage selber nicht als etwas ausschließlich Nationales. Es sehlt ihr ganz der Begriff und Name des Germanischen, des Deutschen. Es sind allgemein welthistorische Traditionen in germanischer, in deutscher Sprache aufgesast. Es ist geradezu auffallend, mit welcher objectiven Gleichberechtigung Romanen, Griechen, Slaven, Hunnen u. s. w. behandelt werden.

Noch vor einem zweiten Frrthum hat man sich zu hüten. Die germanischen Asen sind nicht Eultusgötter im griechischen oder gar im christlichen Sinne. Sie sind auch nicht ganz so sehr Naturdämonen wie die meisten heidnischen Gottheiten. Sie haben mehr historischen Kern. Sie sind historische Allegorien, Symbole und Personisicationen. Wodan ist nicht so sehr ein Sturmgott oder Kriegsgott oder Begeisterungsgott im abstracten Sinne, als vielmehr das idealissierte Stammhaupt jenes germanischen Stammes, der den Anstoß zur welthistorischen Kolle der Germanen gegeben hat. Er ist ein zauberkräftiger, machtbegabter Ahnengeist, der die weltgeschichtliche Sendung seiner Kinder anregt, lenkt und zum Ziele führt. Die noch unübersetzen Vorreden zur prosaischen Edda und Skalda, wie die Heimskringla, zeigen dies.

Bevor das welthistorische Zeitalter der Germanen beginnt, wissen ihre Sagen noch von den Urzeiten vieles zu erzählen. Zuerst gab es ein Riesenzeitalter, wo die Elemente chaotisch durcheinander wogten. Aus Feuerriesen und Sisriesen entsteht der Weltriese Imer, darauf Wodan mit seinen Brüdern. Diese tödten den Weltriesen Imer und bauen aus seinem Leichnam die Welt, aus seinem Fleisch die Erde, aus seinen Gebeinen die Gebirge, aus seinen Haaren die Bäume, aus seinem Blut das Meer, aus seinem Schädel den Himmel, aus seinem Gehirne die Wolken. Aus seinen Augenbrauen bauen sie die Burg Mittgard für die zukünstigen Menschen. Die Riesen verweisen sie an die Grenzen der Erde. Dann machen sie noch den Regenbogen als die Himmelsbrücke, die Sterne und stellen Sonne und Mond, Nacht und Tag, Winter und Sommer unter die geregelte Leitung von Riesensprößlingen. Außer diesen bezwungenen und den Göttern verpslichteten Riesen sind noch viele andere übriggeblieben, die auf fünftige Rache lauern.

Wodan baute nun für sich und seine Kinder die Burg Asgard auf dem Idaseld mit allen zwölf Götterstätten. Man wird auch beim altgermanischen Himmel, wie beim Olymp der Griechen, ursprünglich nur an ein großes Schneegebirg zu denken haben. Es sollte mich nicht wundern, wenn sich einmal all diese Stätten im Kaukasus würden localisieren lassen. Dabei ist zu erinnern, dass der kaukasische Ararat auch der Berg von Noahs Arche ist, dass sich hier die Zendreligion ausgebildet hat, dass hier die uralten armenischen Traditionen hasten, dass dort das fabelreiche Land der Kolcher liegt.

Übrigens scheinen bei den späteren Wanderungen die Germanen ihre Götterberge gerade so verlegt zu haben, wie etwa wir überall Calvarienberge anlegen. Solche übertragene Götterstätten befanden sich in Scandinavien, in Dänemark, in Westfalen im Teutoburgerwald und wahrscheinlich auch im Kahlengebirge bei Wien.

Die Götter verlebten nun ein goldenes Zeitalter harmlosen Spieles, bis die drei Nornen kamen und den Untergang all der Herrlichkeit durch die Kinder des Riesen Loke weissagten. Um sich nun gegen diese Gesahr zu rüsten, erschusen die Götter die hilfsbereiten Zwerge. Diese schmiesdeten die Fesseln, womit die Ungeheuer gesesselt wurden, und dazu noch andere Waffen und Kleinode für die Götter. Wan muss dabei an die Chalpber der Griechen, an das Tubal der Bibel denken. Aber noch die späteste Heldensage kennt den Kaukasus als Wohnung der schmiedekundigen Zwerge.

Auf das Riesenalter und Zwergenalter folgt das Menschenalter. Auch die Menschen werden von den Göttern als erwünschte Helfer aus Bäumen geschaffen (aus Stämmen der Weltesche). Die verschiedenen Stände werden eingesetzt, Edda wird die Ahnfrau der Bauern, Emma die der Freien u. s. w. Wie alle diese Sagen verkümmerte, aber doch nicht zu verachtende Erinnerungen einer gemeinsamen Uroffensbarung sind, so erinnert gerade dies an die biblischen Geschichten von der Entstehung der Cultur in Kains Geschlecht, ja sogar die bekannte Edda sinden wir in Ada wieder.

Biele Sagen fallen noch in jene Urzeit, so, wie die Götter den Riesen Thiasse tödteten und dafür dessen Tochter "Schade" bei sich aufnahmen, wie Wodan durch die Welt zog und überall seine Söhne zu Herrschern einsetzte. Als er einst zu lange ausblieb, meinten seine Brüder Wille und Weh, die Herrscher der Wanengötter, er wäre todt, und nahmen das Reich der Usen in Besitz und zugleich Fricka, Wodans Weib. Aber Wodan kam wieder; da erhob sich der berühmte Krieg der Asen wider die Wanen, über dessen, meines Wissens sonst unbekannten Anlass, nur die Heimsfringla berichtet. Asgard wurde zerstört, aber man verglich

sich bald. Un Stelle der zerstörten Burg wurde durch Riesens hilfe die neue Burg Walhall gebaut. Sie sollte als Geistersstadt die Seelen der gefallenen Helden beherbergen bis zum großen Geisterkampf gegen die Riesen am Ende der Tage.

Nun erzählt die prosaische Edda, dass zur Zeit, da Pompejus den Mithridates in Kaukasien bekämpste, sich auch Wodan nicht mehr behaglich in seinen dortigen Sizen fühlte und nach dem Norden zog über Kussland und Sachsen, um einst von dort aus mit Hilse seiner Söhne die Weltherrschaft zu erringen. Zur Zeit der Geburt Christi war nun auch im Norden der nach dem König Frode genannte Weltfriede. Auch der Tod Christi spiegelt sich in der Sage von dem ziemlich gleichzeitig gedachten Tode Balders, des besten Wodanssohnes.

Der Schabe, den die Götter durch diesen Tod leiden, soll damit gut gemacht werden, dass Wodan den Dichtermeth holt und die Poesie ersindet. Man mag in dieser tiesssinnigen Sage die Anschauung ausgedrückt sinden, dass der germanischen Mythologie seit dem Auftreten des Christenschums nur mehr eine poetische, keine praktische Bedeutung mehr zukommen kann. Ienes Dichtertrankes kann sich aber Wodan nur durch Verführung der schönen Wächterin des Methes bemächtigen. Er macht sich durch diesen moralischen Flecken bei seinen Mitgöttern selber unmöglich und muß aus Walhall fort in die Verbannung gehen. Auch dies ist ein schönes Selbstbekenntnis der Unzulänglichkeit der heidnischen Mythologie. Während seiner Verbannung durchzieht Wodan als Wanderer die Welt, und gerade in dieser Zeit greift er in die Geschicke seiner irdischen Heldensöhne am meisten ein.

Damit beginnt die Heldensage, die Sage von den Söhnen Wodans, die er zum Kampfe, zum Ruhm, zum

Helbentod reizt. So hat sich wohl schon die Phantasie der Zeitgenossen jene großen Ereignisse der welterschütternden Bölkerwanderung vorgestellt und erklärt. Auch das ist bezeichnend und geradezu genial empfunden, dass sich das nationale Bewusstsein damals schon nicht mehr einen glorzeich im Himmel thronenden, sondern einen bemakelten und in Verbannung umherirrenden Gott als den hervischen und großartigen Anstister und Lenker der Helbenthaten seiner Söhne denkt. Denn damals schon waren die germanischen Völker davon überzeugt, dass heidenthum ein überwundener Standpunkt sei. Die Früchte einer solchen Auffassung hat das deutsche Volk später geerntet als Erbe des Kaiserthums.

Aber auch noch in einer anderen Beziehung bekundeten die Germanen ihre welthistorische Mission, indem sie nämlich ihre nationale Heldensage mit der römischen Kaisersage in Berbindung brachten. Wenigstens jene Formen der deutschen Heldensage, die auf österreichischem Gebiet, dem Gebiet der welthistorischen Entscheidungen erwachsen sind, beginnen ihr Heldenbuch mit den sagenhaft umgewandelten Gestalten von römischen Kaisern. Die deutsche Heldensage wird so zur Fortsetzung der römischen Kaisersage, wie sie uns in der deutschen Kaiserchronis und verwandten Duellen vorliegt. Auch diese nationale Selbstentäußerung hat Früchte getragen. Das Bolf, das die römischen Kaiser gleichsam bei sich naturalisserte, ist dasür zum Kaiservolf geworden.

II.

Jehn John (

Dies erste Capitel bes beutschen Helbenbuches enthält die Geschichten von Hugdietrich, von Ortnid und Wolfdietrich. Hugdietrich ist niemand anderer als Kaiser Theodosius der Große. Dieser, nach der Geschichte der kluge Besieger der

Gothen, wird von ber Sage jum Gothen felber gemacht. jum "Amelungen", jum Sohne bes Königs Anzius, womit entweder Gratianus oder gar ber Afenkönig Wodan felber gemeint ift. Er regiert in Constantinopel, ift aber mit bem Sunnenkönig Botelung und dem Danenkönig Frute ver= schwägert. Kaifer Balens, der Borgänger des Theodofins und Mitregent Gratians, er, ber ben ersten Anfturm ber Bölferwanderung im Jahre 375 auszuhalten hatte, erscheint in der Sage als Rönig Balgund von Salned, unter welchem deutsch flingenden Ramen bas in der Geschichte jener Zeit berühmte Theffalonife, das heutige Salonifi, zu verstehen ift. Der junge Sugdietrich gewinnt, als Mädchen verkleidet. Balgunds Tochter, die schöne Sildburg. Bielleicht steckt auch in dem Meifter Berchtung von Meran, der die übermüthigen Streiche seines jungen herrn gutmacht, eine Erinnerung an den heiligen Bischof Ambrofins von Mailand. Aus der Mordthat bes Raifers und der fühnen Strafe des Bischofs hätte bann die Sage einen Familienroman gemacht.

Diese Geschichten fallen nur in wenig spätere Zeit, als da Bischof Ulfilas die Bibel ins Gothische übersetzt, und ein anderer, früherer gothischer Bischof am Concil zu Nicäa (325) theilnimmt, wo also die Gothen in der That schon sich als Mitglieder der alten classischen und christlich gewordenen Cultur fühlen konnten.

Des großen Theodosius Söhne, Arcadius und Honorius, treten in der Sage als Wolfdietrich und Ortnid auf. Der Name Arcadius mag an den nordischen Ausdruck vargr für Wolf erinnert haben. Die Sage läßt ihn durch einen Wolf aufziehen. Alles das spielt im oftrömischen Keich, bis hin zu den Bulgaren und wilden Reußen. Ortnid dagegen ift, wie Honorius, Kaiser von Kom, aber in der Sage ist er

nicht der leibliche Bruder, sondern der innige Freund Wolfsdietrichs. Die Sage gibt ihm zwei Rathgeber zur Seite, seinen Dheim, den König Ilias von Keußen, in welchem ich weniger den Ilja der russischen Sage als den bekannten Bormund und Schwiegervater des Honorius, den Reichseverweser, den Bandalen Stilicho erkenne, und den Zwergenstönig Alberich, bei dem man an den westgothischen Balthen Alarich denken mag. Alberich gibt sich allerdings für den Bater des Ortnid aus, verschafft ihm die Hand einer Heidesprinzessin, offenbar einer Sassandin, kann ihm aber schließelich nicht helsen im Kampf gegen todtbringende Lindwürme. Dass aber in Alberich zugleich ein göttliches Wesen steckt, geht aus seinem ganzen wunderbaren Wirken hervor, und auch darans, dass er mit dem Götterberg Kaukasus in Versbindung steht. Er ist ein Albe vom Alburs oder Elbrus.

In ben mannigfach verschlungenen Sagen von Bolf= dietrich treten zwei Hauptzüge hervor. Erstens: das Treueverhältnis zu seinen Mannen; barin mag noch ein Rach= hall bes Berhältniffes zu fpuren fein, in bem die eingewanderten Gothen zu ihren romischen und byzantinischen Oberherren ftanden. Zweitens: bas Berhältnis ju Ortnid und zu beffen Witme Liebgard. Wolfdietrich fommt nämlich nach Italien, findet aber Ortnid schon todt. Er rächt ihn an den Lindwürmen und heiratet beffen Witme. In biefer Liebgard ber Sage icheinen Buge ber hiftorischen Placidia, ber Schwester bes Honorius, verwebt zu fein. Beibe hatten eine Zeit ber Bedranguis durchzumachen. Placibia murbe vom Weftgothen Athaulf, bem Nachfolger bes Marich, zur Gattin genommen, nachdem fie den Gothen als Geifel biente. Der zweite Theil des Namen Athaulf hängt ja auch mit "Bolf" zusammen. Es ift fein Bunder, dass die volksthümliche Chronif dieser wirren Zeit auf zahllosen Berwechslungen beruht. Die gleichzeitigen Sänger, die einzigen Fournalisten jener Zeit, nahmen es nicht so genau. Sie benützten und verwoben wirksame Züge, verwendeten auch alte Göttersagen und Märchen als Einschlag. Wir bekommen eben keine diplomatisch belegte Historie, aber wohl, was noch viel wichtiger ist, das Phantasiebild, das jene ungeheueren Ereignisse in der Seele des ganzen Volkes erzeugten. Nach dieser Seite hin bietet die ganze deutsche Heldensage eine bisher noch fast gar nicht ausgenützte Ergänzung der sehr sparsamen gleichzeitigen Auszeichnungen der Annalisten.

An die Sage von Wolfdietrich schließt sich die von seinem Enkel Amelung, den die nordischen Quellen Samson oder Samsing nennen. Es ist merkwürdig, wie sich unsere süddeutschen Überlieserungen durch die scandinavischen ergänzen lassen. Das erklärt sich nicht nur aus späterer Sagengemeinschaft, sondern auch schon aus der dialectisch noch kaum geschiedenen Einheit des germanischen Volkes in der Bölkerwanderungszeit. Die Sucht der Gelehrten, Gothensagen, Frankensagen 2c. zu scheiden, geht etwas zu weit. Der römische Kaiser Ortnid z. B. wird allerdings in den Quellen eine "Lamparte" genannt, aber nur, weil sein Hauptsitz in der nach den Langobarden später sogenannten Lombardei liegt.

Durch die Geftalt des Amelung Samson verbindet die Sage genealogisch die römischen Kaisergeschlechter mit den germanischen Heldengeschlechtern. Diese genealogische, samiliensgeschichtliche Tendenz ist aller Sage eigen; dadurch macht sie die trockenen Haupts und Staatsactionen intim und poetisch. Amelungs Söhne sind nämlich der berühmte Hermanrich und Dietmar, der Bater des Dietrich von Bern.

#### III.

Bevor wir von diesen reden, haben wir an rechter Stelle die Nordmänner- und Wilzensagen einzufügen. Auch hier feben wir, wie den thatfächlichen Berhältniffen gemäß die germanische Sage fich auch mit flavischen Belben abgibt. Nach Wilze, dem Stammkönig der flavischen Wilzen, heißt ja eine altnordische Hauptquelle gerade Wilcina saga. Dieser Wilzenkönig ift mit den Königen von Öfterreich und Rufs= land, Bertnib und Birder, im Rrieg. Bertnids Cohn, Dferich. raubt unter bem Namen "Rother Dietrich" (= König Rother) die Tochter des Hunnenkönigs Melias, Oda; ihre Tochter ift die bekannte Helke, die Fran des Etel. Diefer Etel wird als Sohn bes Friesenkönigs Dfid bargestellt; er läset zuerst burch Rübiger von Bechlarn um Belke werben und diese dann entführen. Darum entsteht Rrieg, Gel siegt und wird so Berr des hunnenlandes. Seine Residenz ist Siffed (Sufak). Dieje Auffassung von dem berüchtigten Gel ift nicht so gang unfinnig. In der That war Etel nicht der mongolische Popanz, als der er geschildert wird. Sein Name ift germanisch, nicht hunnisch, fein Sof war gothisch, fein ganzes Reich war eher gothisch eingerichtet als hunnisch. Er hatte gothische Diplomaten, Heerführer, Sänger und Rünftler um sich. All das übertreibt die Sage nur wenig. Thatsächlich wird fich ein fahrender beutscher Sänger bei ihm wie gu Hause befunden haben, unter Bolksgenossen und Sprachgenoffen, nicht unter Barbaren.

In diese Umgebung, in diese Zeitverhältnisse fällt auch die große Audrun-Sage. Der starke Wate ist nämlich ein Sohn des Wilze und der Meerfrau Waghild ebenso wie Hetel, der Mann der schönen Hilde und Vater der Audrun. (1112 ist Horands Mutter Hetels Schwester, 206 ist Horands

Mutter Wates Schwester, folglich sind Wate und Hetel Brüder; ich weiß nicht, ob schon jemand das bemerkt hat.)

Welche umfassenden Zusammenhänge! Das in Tirol auf Befehl Kaiser Maximilians aufgezeichnete Gedicht schiebt sich in altnordische Quellen ein, die in Scandinavien aufgezeichnet werden. Das ist nationale Dichtung, wo ein Volk im weitesten Sinne immersort mitarbeitet mit dem Bewusstsein eines eins heitlichen Ganzen!

Und an die Kudrun-Sage schließt sich unmittelbar die Sage von Wieland dem Schmied. Denn Wieland ist ein Sohn jenes alten Wilzensohns Wate, also ein Geschwisterstind zu Kudrun. Er lernt die Schmiedekunst am alten Götterberg Kaukasus, übt sie dann in Dänemark und Finnland aus. Die Königstochter Badhilde gebiert ihm den Heldensohn Wittich, den Genossen Dietrichs von Bern. Und dieser norbische Wieland war bei uns so populär, dass seine Wielandsschlen als Wahrzeichen der Schmiedewerkstätten noch zu Unsang dieses Jahrhunderts die engen Straßen Wiens noch mehr versperrten. Ich selber sah eine solche Wielandsschle vor einer Schmiede in Goisern. Sie steht wahrscheinlich noch dort, wenn der Verein für Volkskunde sie nicht weggeschafft hat.

In der merkwürdigen Schifferlegende von Orendel und Breide und vom heiligen Rock zu Trier wird einmal der sehr uncanonische St. Wieland von Bare angerusen. In der That ist unser Wieland als Bruder des Schützen Eigel der Oheim des Orendel. Der Seegreis Gise, "der Fischer klug und weise", ist dann wohl auch aus der Sippe der Meerfrau Waghild, der Stammutter dieser ganzen Familie, und es past dazu trefflich die ganze Seestimmung. Aber, was noch merkwürdiger ist, der berühmte Dänenprinz Hamleth ist nach der alten Sage auch wieder ein Sohn jenes frommen

Orendel oder "Horwendillus", wie er bei Saxo heißt. Es ift wohl das Gefühl, dass Shakespeare ein Stück deutscher Helbensage dramatisiert hat, was uns den Hamlet so verstraut erscheinen läst.

#### IV.

Wir tommen nun gum Bunkt, wo die Belfungen-Sage in den großen Sagenstrom einmündet. Woban gibt feinem Sohne Siege Frankenland, schickt bem Enkel Belfe eine Bunschmaid Lied, mit der er sich vermählt. Deren Kinder find Siegmund und Sieglind. Bon Siegmunds berühmten Söhnen weiß die Edda hervorragende Sagen zu erzählen. Sein ältester Sohn Sinfessel wird von einer Stiefmutter vergiftet. Ein anderer Sohn, Belge, der hundingstödter, wird von seinem Schwager mit Wodans Silfe erlegt, tommt aber, wie Wilhelm zur Bürger'schen Leonore, noch als Todter zu feiner Gattin Siegrun. Als Greis vermählt fich noch Siegmund mit Herdis (Bibrdis), wird aber von seinem Neben= buhler in der Schlacht getöbtet. Herdis gebiert nach Sieg= munds Tob ben berühmten Siegfried und flieht mit ihm an den Hof Albs, des Rönigs von Deutschland. Siegfried wird zuerst zum Schmied erzogen; sein Dheim, König Greif, weißfagt ihm fünftige Schicksale. Er rächt sich an den Tödtern seines Baters, tödtet dann auf Anstiften des Schmiedes Regin den Lindwurm Fafner und wird herr bes Schates, den diefer behütet hat. Singende Bögel weisen ihm den Weg zur schlafenden Walfüre Brünhild, der Schwester des hunnen= fönigs Egel. Sie vermählt sich mit ihm (bei ihrem Schwager Beime), obwohl fie voraussieht, bafs er ihr einst untreu werden wird.

Hier muffen wir einftweilen innehalten. Wir scheinen uns auf einem gang anberen Boben zu befinden. Überall

fpielt die hohe Mythologie herein. Richt nur Alben und Zwerge, nein, Bodan felber tommt immer wieber zu helfen. oder zu hindern. Ja, die ganze Borgeschichte des Schates ift muthologisch. Wodan mit noch zwei Göttern haben aus Berfehen ben Sohn eines Bauern getöbtet und muffen ihm dafür zur Buge einen Zwergenschat geben. Der Zwerg verflucht das Gold, der Bauer wird von seinen Söhnen er= schlagen, der eine, Fafner, nimmt in Wurmgestalt vom Schat Befit, der andere, Regin, reigt ben jungen Siegfried auf feinen Tod. Wir fühlen, dafs die Sage hier betonen und unterstreichen wollte. Wer find nun diese Welfungen, wer ist diefer Siegfried? Ift es bloß ein Stück alter Götterfage, das fich in die Zeitungsberichte der Völkerwanderungsfänger verirrt hat? Ich glaube nicht. Siegfried mit seiner Sippe ist nicht bloß eine mythische Lichtgottheit, er ist die Ber= forperung jenes germanischen Stammes, ber schon bamals mit dem gothischen Stamme erfolgreich rivalisiert hat, der schon damals die Aussicht hatte, dauernd die Führung der deutschen Geschicke zu übernehmen. Ich meine den frankischen Stamm, die Merovinger, beren officielle Bezeichnung bamals Sigambrer war, wie aus ber Ansprache hervorgeht, die Bischof Remigius von Rheims an den Franken Chlodwig bei der Taufe hielt: Mitis depone colla, Sigamber! Siege, Sieg= mund, Sieglind, Siegfried find Sigambrer, Merovinger, Franken. In jenen Geftalten verfestigten bie gleichzeitigen Sänger ihren Gindruck vom gangen Geschlecht, insbesondere von Chlodwig, von beffen Thaten, beffen Urfprung, beffen Uspirationen, auch von beffen späterer Christianisierung. Aus den folgenden Sagen, befonders aus dem Berhältnis des Franken Siegfried zum Gothen Dietrich wird bas noch flarer hervorgehen.

Unmittelbar an die Welfungensage möchte ich die Beowulffage anschließen. Sie ift eine Episobe aus der verloren gegangenen Sage von den Schildungen, einem der vielen mit den Welfungen gleichlaufenden, auf Wodan als gemein= schaftlichen Stammberrn zurückgehenden Geschlechter. Gin Sänger erzählt dort beim Mahl die offenbar gleichzeitig gedachten Geschichten von dem Welfungen Siegmund und deffen Sohne Sinfessel. Diese Scene, sowie ein anderes angelfächsisches Gedicht "Des Sängers Weitfahrt" führt uns recht in die Praxis der damaligen fahrenden Sänger ein. Im letteren nämlich zählt der fahrende Spielmann prahlend und aufschneidend alle die Helden und Königshöfe auf, bei benen er war und von denen er Sagen weiß, ungefähr fo, wie sich auch heute manche seiner journalistischen Nachkommen gerne einer Driginal-Correspondeng rühmen ober eines Gigenberichtes.

einer Driginal-Corresponden, den And Crymolish tes.

V. And Crymolish
Bis hieher gehen ungefähr die Vorsagen, die einseitenden
Cristian Mun erst beginnen die Verwicklungen. Auf Vorvätergeschichten. Nun erst beginnen die Verwicklungen. Auf das Vorspiel folgt das Drama, aber vorerst auch nur deffen Exposition. Sie beginnt mit dem bekannten Waltharius-Lied. König Etel von Hunnenland rüftet zu seinem Hauptzug gegen den Westen Europas. Er unterwirft alles. Alle Könige müssen ihm Schatzung und Geiseln geben. Unter diefen Geiseln find auch der junge Walther und Hilbegund, sowie Hagen von Troneck. Sagen entflieht zuerst. Dann das Liebes= paar. Dies wird aber von König Gunther bei Worms aufgehalten. Walther hat nämlich den Hunnenschat mitgenommen. Gunther glaubt auch ein Recht baran zu haben, ba feines Baters Schatzung ja dabei ift. Es kommt im Wasgenwald

zu den gewaltigsten Kämpfen, die endlich mit gegenseitiger Erschöpfung versöhnlich enden.

Noch ein anderer Königssohn ist damals am Hof des großen Eroberers, der junge Dietrich von Bern. Ein eigenes Gedicht erzählt, wie er, kaum 18 Jahre alt, dort in Ungarn bei Etzel den "wilden Wunderer" tödtet und die Frau Sälde, die deutsche Fortuna, die Göttin des Glückes, vor dessen Nachstellungen sichert. Dafür gewährt sie ihm, dem Lieblingshelden der Sage, Unsterblichkeit.

Der junge Dietrich fehrt nach Bern (Berona) gurud. reitet dort mit Hilbebrand auf Abenteuer in den Wald. fängt den Zwergkönig Alberich, erobert das Schwert Ragel= ring vom Riefenpaar Grimm und Silbe, befreit die Ronigin Birginal in Jeraspunt (Innsbrud?) vom Beiden Ortgis auf Ortneck (Ortler) und reinigt Tirol von Riesen und Drachen, der Brut jener Lindwürme, die ben Ortnid einst tödteten. In diesen Erzählungen ergänzen sich wieder alt= nordische und öfterreichische Quellen aufs schönfte. Gin eigenes Gedicht erzählt als Fortsetzung, wie Dietrich gegen ben Riefen Siegenot, den Dheim des getobteten Riefen Grimm, fämpft. Ihm hilft ein Genoffe des Alberich, der Zwerg Balbung, ber offenbar mit bem heutigen Monte Balbo am Gardasee zusammenhängt. Dietrich muß aber doch erft von seinem treuen Meister Hildebrand und dem Zwerg Ederich aus der Gefangenschaft des Riefen befreit werden.

Nordische Sagen erzählen, wie Dietrich sich nun zu vermählen gedachte mit Hilda, der Tochter des sagenberühmten Königs Artus von Britannien. Es ergeht ihm aber schlecht. Hilda läst sich vom kunstreichen Brautwerber das Porträt Dietrichs an die Wand zeichnen. Es missfällt ihr gänzlich, dafür gefällt ihr der geniale Unterhändler umso besser. Sie

entflieht mit diesem, einem Neffen Dietrichs, Herbort genannt. Hier hängt die deutsche Heldensage mit der Artus-Sage zusammen. In der That sind beide Sagen gleichzeitig. Beide Sagen zussammen bilden das Epos von der Bölkerwanderung, hier vom germanischen, dort vom keltischen Gesichtspunkte aus. Auch in den Artus-Gedichten kommen Anklänge an unsere Sagen vor. So ist z. B. im Lohengrin (und in manchen altfranzösischen Gedichten) der anachronistische deutsche Raiser Heinrich sicher ursprünglich der Raiser Hermanrich gewesen.

Des Artus Söhne sind Fron und Apollonius. König Isung (wohl ein Angelsachse) vertreibt sie. Sie fliehen zu Epel. Epel macht den Fron zum Grafen von Brandenburg, den Apollonius zum Grafen von Thüringen. Apollonius entführt die Herburg, die Tochter des Königs Salman von Franken. Dafür nimmt Salman den Fron gefangen. Seine Gattin Folde befreit ihn wieder.

Nun folgen die Geschichten von Dietrichs Gesellen. Sein erster Geselle wird Heime, der Sohn eines Verwandten der Brunhild, die dort in Schwaben ein Gestüte hat, dem er vorsteht. Damit kann wohl nur "Stuttgart" gemeint sein. Aus diesem Gestüte stammt Dietrichs Hengst Falke.

Der zweite Dietrichsgeselle wird Wielands Sohn Wittich. Auf dem Wege nach Bern reinigt er Brixen von den dorstigen Wegelagerern. In einem Kampfspiel mit Dietrich bessiegt er diesen dank seinem guten Schwert Mimung.

Um seinen Ruhm wieder aufzufrischen, kämpft Dietrich mit dem Riesen Sche. Er tödtet ihn in Tirol, obwohl dieser den Panzer weiland Kaiser Ortnids hat. Der Zwerg Albrian in Met (Mezzo tedesco) macht dem Helden ganz Tirol unterthan. Dietrich besiegt noch manche Riesen, gewinnt neue

4

Genossen und vermählt sich mit Gotelinde, der Tochter der Königin Seeburg von Drachenfels.

Hier wie auch im Folgenden ergänzen wieder öfterrei= chische Gedichte die scandinavische Proja.

Gine neue Familie tritt auf den Plan. König Biterolf von Spanien, mit dem alten Wolfdietrich durch seine Fran verwandt, will den Hof des Königs Etel kennen lernen. Dort sindet er den Markgrafen Küdiger von Bechlarn, den er einst aus seinem Reiche in Arabien vertrieben hat. Dieser Zug ist für das Verständnis des räthselhaften Küdiger wichtig. In ihm steckt gewiß auch ein historischer Bölkerwanderungsheld. Sein Name erinnert an den Kadagais, sein Reich in Arabien an die Vandalen. Natürlich hat man unter Arabien nur das westliche, später arabisch gewordene Afrika zu verstehen, das Rachbarland des spanischen Königs.

Nun hilft Biterolf mit Rüdiger dem Etel bei der Befiegung des Preußenkönigs Bodislan und der Eroberung von gang Breußen.

Biterolfs Sohn Dietleib zieht seinem Vater nach über Burgund, wo er von Gunther vergeblich angerannt wird. Nach einem Abenteuer mit der starken Gunhild bei Marstein (Marburg?) wendet er sich nach Süden und tritt in Dietrichs Dienste. Alle Helden ziehen nun zu einem großen Gastmahl, das Raiser Hermanrich in Rom dem Ezel gibt. So heiter sast die Sage den berühmten Romzug Ezels auf. Dietleib versetzt dort die Wassen und Rosse serrn, um alle Spielleute, besonders den Hauptspielmann Isung, überreich zu beschenken. In diesem Isung haben wir, nebenbei bemerkt, den Thyus des Heldensangers. In dieser Gestalt haben sich die Sänger des Heldenschen. In diesen Spos mit ebensolcher Liebe selber gezeichnet, wie Homer sich in seinem Demodokos gespiegelt

hat. Vielleicht liegt der Figur auch etwas Wahres zugrunde. Vielleicht hat unser deutscher Homer wirklich Isung geheißen. — Es kommt wegen des Leichtsinnes des Dietleib zu Reibereien. Er rehabilitiert sich aber durch einen siegreichen Zweikampf mit dem starken Waltharius.

Auf der Rückreise der Helden spielt sich eine Liebes= Tragödie ab. Der Brandenburger Fron, der Artus=Sohn, verliebt sich in die Gattin eines anderen Helden und wird

von diesem im Walbe getöbtet.

Dietleib findet bei Etel seinen Vater wieder, nachdem er aus Versehen in einem Kriege mit den Polen gegen ihn gekämpft hat. Etel gibt den beiden Helden das Land und die Stadt Steyer zum Lehen.

Dietmar, Dietrichs Bater, stirbt in dieser Zeit, und Dietrich wird König. Sin neuer Geselle, Wildeber, kommt zu ihm und schließt sich besonders an Wittich an. Nun wird aber in einem Krieg, den Dietrich mit Etzel gegen die Wilzen führt, Wittich gefangen. Da steckt sich Wildeber in das Fell eines Bären, läst sich vom Spielmann Isung an den Hof des Wilzenkönigs Oserich treiben, und befreit so den Kreund.

Dietrichs Gesellen sind nun vollzählig um ihren geliebten Herrn versammelt. Da gibt dieser in Bern ein großes
Gastmahl und ladet dazu auch die Burgunder ein: Gunther
und Hagen. Als sich die Helden nun nach reichlichem Trintgelage in ihrer Macht fühlen, gibt ihnen der weitgereiste Herbrand zu bedenken, ob nicht König Isung, der Besieger
der Artus-Söhne, noch stärker sei, zumal sich ihm in jüngster
Zeit Siegsried als Bannerträger angeschlossen habe. Da
beschließen alle Helden, das zu erproben und nach Britannien
zu ziehen. Es erfolgt nun eine Reihe von Kämpfen, in denen bie übrigen Helden von Jung und seinen Söhnen überwunden werben; nur Dietrich besteht den Siegsried siegreich, aber auch nur mit Hilfe des Wieland-Schwertes Mimung. Die Sache endigt friedlich. Siegsried wird in die Heldengesellschaft aufgenommen. Isung vermählt seine Tochter Fallburg dem Amelung, der zugleich mit Dietrich und mit Siegfried verwandt ist.

#### VI

Nun erst treten wir in die innersten Hallen des großen Sagengebäudes. Wir stehen an der Schwelle, wo auch das Nibelungenlied beginnt. Der Stoff wird immer bekannter, das Interesse immer lebhafter. Siegfried also kommt, nicht wie im Nibelungen-Lied, direct aus der Kinderstube, sondern nach vielen hier schon erwähnten Thaten, nach einer ersten Begegnung mit den Burgunden, nach Worms. Er will zuerst mit Gunther um sein Land streiten. Aber Gunther besänstigt den gefährlichen Helden. Ute gibt ihm einen Trank zum Trinken, der ihn Brunhildens vergessen macht. Siegfried hilft den Burgunden gegen Sachsen und Dänen (nach der nordischen Sage ist der langlebige Nornagest bei dieser Fahrt). Darauf beim Siegessest sieht Siegfried die Krimshild und wird von Liebe zu ihr ergriffen.

Hier setzt eine andere Überlieferung ein. Die stolze Krimhild will erst Siegfrieds Stärke prüfen. Sie ladet darum die Dietrichshelden nach Worms zu einem Turnier in ihrem Rosengarten. Alle kommen. Dietleib muß erst aus Siebenbürgen geholt werden. Auch der starke Elsan, Issan oder Issung kommt mit. Er ist wohl derselbe wie der Hauptspielmann Isung, und nur vorübergehend ins Kloster gegangen. Seine Spässe passen in der That besser für den

fahrenden Spielmann, der immer zugleich auch Possenreißer sein musste, als für einen berufenen Klosterbruder. Die Kämpse gehen so aus, dass die Burgunder gegenüber den Gothen den Kürzeren ziehen. Auch Dietrich besiegt nach lange unentschiedenem Kampse den Siegsried; aber erst die Scheltworte Hildebrands und die falsche Nachricht, sein theurer Meister sei an seinen Wunden gestorben, entzünden seine Buth zum Entscheidungssieg.

So hätte also eigentlich die stolze Krimhild keinen Grund, die Liebe des unterlegenen Siegfried leidenschaftlich zu erwidern. Da tritt ein neuer Umftand, ein neuer Sagen= qua hingu, der fie dem Siegfried verbinden mufg. Gin Drache, eigentlich ein verzauberter Jüngling, kommt geflogen und entführt sie auf den Drachenstein. Siegfried sucht die verlorene Geliebte, findet sie mit Hilfe des Zwergen Euglein, tödtet den Drachen, befreit die Schöne und findet überdies im Berg den Nibelungenhort, welchen einst Niblung seinen Söhnen Schilbung, Niblung und Eugel hinterließ, ben aber der Drache geraubt hat. Die Gohne bitten Siegfried, er möge ihnen den Hort theilen, und bieten ihm zum Lohn das Schwert Niblungs. Es fommt aber zum Streit, wobei Siegfried die Zwerge erschlägt. Alberich will die Todten rächen, wird aber selber bezwungen und verliert die Tarnfappe an Siegfried. Als beffen Anecht mufs er fortan ben Sort ihm hüten. Zwerg Euglein weisfagt noch dem Siegfried fein trauriges Schickfal. Dies find ungefahr die vom Nibelungen-Lied vorausgesetten Begebenheiten, die aber außer in besonderen Sagen nur in einer Nibelungen-Bandschrift des Wiener Biariften=Collegiums, jest in der Hofbibliothet, theil= weise ausgeführt werden.

Siegfrieds Ehre ist also wieder hergestellt. Die dankbare Kriemhild kann ihm ihre Hand geben, aber der Unglückliche muß noch früher dem Gunther helsen, Brunnhilden, seine ehemalige Braut, zu gewinnen. Brunnhilde lebt damals auf Isenstein, der Burg ihres Baters Botelung, die in Friesland, dem Stammsit des Geschlechtes, zu denken ist. Sie wollte als Walküre unvermählt weiter leben. Aber ihr Bater wünscht ihre Verheiratung. So verspricht sie sich dem Manne, der sie im Kampsspiele überwände. Siegfried thut dies an Gunthers statt, er überwindet seine eigene erste Braut für einen andern. Zwei Hochzeiten sinden statt. Aber Brunnhild liebt noch immer ihren treulosen Siegfried.

In diese Zeit von der Doppelhochzeit bis zur Kataftrophe von Siegfrieds Tod fällt wieder eine Anzahl von Sagen, die nicht das Nibelungenlied erzählt.

Dietleib will sich an Gunther rächen dafür, daß er ihn einst angerannt hat. Mit Hunnen und Gothen unternimmt er einen großen Kriegszug gegen Worms. Nach vielen, mehr turnierartigen Kämpfen muß Gunther trot Siegsrieds Hilfe dem Dietleib Sühne leisten. Alles endet festlich und ritterlich. Aber, wie wir sehen, läßt der ursprüngliche ost-gothische Sänger immer die Franken seinen Landsleuten gegenüber den Kürzeren ziehen.

Dietleib sitzt wieder in Steier, da wird ihm vom Tiroler Zwergkönig Laurin die Schwester Similde oder Kunilde entführt. Mit Hilfe Dietrichs und seiner Helden wird aber Laurin überwunden und gefangen, sein Rosengarten in Südtirol, heute das Ziel so vieler Touristen, zerstört, Similde befreit. Um aber die schmähliche Gesangenschaft Laurins zu rächen, ruft Alberich den großen Zwergkönig Walberan (= Oberon), Laurins Oheim, aus Armenien zu Hilfe.

Walberan ist Herrscher vom Kankasus bis Sinai, Tabor und Kanaan. Im Thal Mamre hält er die Heerschan und zieht übers Meer. Aber vor der Entscheidungsschlacht stiftet Laurin und Wieland Friede und Freundschaft zwischen allen.

#### VII.

Aber nun schürzt sich auch die tragische Verwicklung bei den Gothen. Raiser Hermanrich überwältigt Dbilia, die Gattin seines Rathgebers Sibich. Aus Rache wird der getreue jum ungetreuen Sibich. Er rath nun seinem Herrn mit dem Scheine der Redlichkeit überall zum Unheil und Berderben, - dies ift, nebenbei bemerkt, der Urtypus der Othello-Kabel. Das ursprüngliche Motiv der Rache ift bei Shakespeare nur nebenbei angedeutet. Aber fogar der Rame Othello klingt noch an Odilia an. — In der Folge bewirkt Sibich durch bosen Rath den Tod aller Sohne Hermanrichs und seiner übrigen treuen Verwandten. Er verdächtigt endlich auch Dietrich, ben Neffen hermanrichs und beffen ftartste Stüte. Hermanrich läst dem Dietrich Krieg ansagen und bringt einige feiner Gefellen, fo Wittich und Beime, auf seine Seite. Der Rampf wird eröffnet durch die rührende Episode von des jungen Helden Albharts Tod, der auf der Vorpostenwacht gegen die Gesetze der Ritterschaft von Wittich und Beime zugleich überfallen und erlegt wird. Wir finden auf Dietrichs Seite auch den alten Spielmann und Possen= reißer Ilfan, der einst vor Garda Dietrichs Dheim erschlagen hat, aber bennoch nun wohl aufgenommen wird. Dietrich ift wohl im Vortheil, aber auf einer Sendfahrt werden feine unbewaffneten Beldengenoffen von den Feinden überrafcht und gefangen. Hermanrich droht nun, fie henken zu laffen, wenn Dietrich nicht auf sein väterliches Erbland verzichte.



Die Treue gegen seine Mannen gebietet dem Helden ein solches Opfer. Weinend zieht er aus Bern und flüchtet mit seinen Gesellen zu Küdiger von Bechlarn und dann zu Epel. Dort in der Verbannung hilft Dietrich dem Epel gegen Wilzen und Kussen. Ganz Russland wird erobert. Davon erzählen die nordischen Sagen. Zum Lohn rüstet Epel dem Dietrich ein Heer, um sein Erbland wieder zu erobern.

Sogar seine eigenen jungen Sohne Scharf und Ort' schickt er mit, auch den Rüdiger von Bechlarn und viele andere Helden. Auf Hermanrichs Seite aber fämpfen Walther. Wittich und auch die Burgunden mitsammt Sieafried. Es fommt zur berühmten zwölftägigen Rabenschlacht (bei Ra= venna). Der Sieg neigt fich auf Dietrichs Seite. Bu seinem Schmerze aber muis er hören, dass die beiden Ekel-Söhne und sein eigener junger Bruder Diether von Wittich im Rampf erschlagen wurden. Alfan hätte fie in Bern hüten follen, fie find aber im Rampfesstreben ihm entwischt. Ber= gebens jagt Dietrich dem Wittich nach. Wittich entfommt ins Meer und wird bort von der Meerfrau Waghild, der Ahnfrau seines Geschlechtes, aufgenommen. Dieser Verluft hindert den troftlosen Dietrich, seinen Sieg auszunützen. Er kehrt ohne Erfolg zurück. Königin Helke stirbt bald aus Gram um den Tod ihrer Sohne. Dietrich, der feine Hoffnung der Rückfehr hat, vermählt sich mit Herrad, einer Verwandten der Helfe.

#### VIII.

Wir kehren wieder nach Worms zurück. Dort bricht endlich die Eifersucht zwischen ben beiden Königinnen Brunnhild und Kriemhild in offenen Zank aus. Siegkried muss es mit seinem Tode büßen. Hier kann die im ganzen festgehaltene Erzählung des Nibelungenliedes durch manche Züge der nordischen Überlieferung ergänzt werden, so z. B. wie eine Schwester Kriemhilden dadurch tröstet, dass sie ihr Thränen entlockt. Nach der nordischen Überlieferung wird Siegfried verbrannt, und Brunnhild verbrennt sich mit ihm. Ihre Seele fährt in die Unterwelt und muß sich noch dort vor der Thorwächterin wegen ihrer Greuelthaten verantworten. Kriemshild versöhnt sich mit ihren Brüdern, doch nicht mit Hagen. Dieser läst den Nibelungenhort in den Rhein versenken.

In jener Zeit beschließt der verwitwete Etel, noch einmal zu heiraten. Er läfst durch Rüdiger von Bechlarn um Rriemhilde werben. Sie fagt in der Hoffnung auf Rache zu. Die Hochzeit wird in Wien gefeiert. Kriemhild ladet ihre Berwandten nach Hunnenland. Auch Hagen zieht mit, trot der bofen Träume seiner Frau Kostbera, von denen die Edda erzählt, trot der üblen Weisfagung der drei Donauweibchen. In Bechlarn verlobt Rüdiger seine Tochter dem jungen Gifelher. In Spelburg werden die Helden von Dietrich em= pfangen und gewarnt. Kriemhilds Born ift nur gegen Sagen gerichtet. Rur ihn will sie tödten. Das ist aber die Tragit ber Situation, dass fie nur über die Leichen ber Burgunden und all ihrer Verwandten ihm ans Leben kann. So beginnt ber Rampf. Hagen erschlägt Kriemhilds Söhnlein. Rüdiger von Bechlarn mufs feiner Dienstpflicht gemäß gegen feine neuen Schwäger fämpfen und ftirbt durch Gernot, diesen selber tödtend. Nun erst schickt Dietrich seinen getreuen Sildebrand aus. Alle Dietrichs-Helben, die mit ihm in der Berbannung leben, fallen, außer Hilbebrand. Im furchtbaren Schmerz um seine Getreuen überwindet Dietrich die letten noch übrigen Burgunden Hagen und Gunther. Kriemhild tödtet den gebundenen Hagen. Gunther aber wird nach der

älteren Sage von seinem persönlichen Feinde Etzel in den Schlangenthurm geworfen. So starben 40.000 Mannen wegen des einen Hagen. Die große "Klage" erhebt sich. Dietrich läst die Todten bestatten. Boten werden nach Bechlarn und Worms geschickt. Gotelind, Küdigers Frau, und die alte Ute sterben vor Leid. Aber dort in Etzelburg tödtet Kriemshild nach der ursprünglichen Sage beim Todtenmahl noch den trunkenen Etzel, um an ihm den Mord ihrer Brüder zu rächen, und stürzt sich dann in die Donau.

Sie geht nicht unter, sondern die Wellen tragen sie an das Land des Königs Jonaker. Der vermählt sich mit ihr. Dorthin läset Kriemhild auch die schwanhild, ihre und Siegfrieds Tochter, bringen. Der alte Kaiser Hermanrich wirdt auf Sibichs ungetreuen Nath um Schwanhilden. Nun beschuldigt Sibich auch noch Hermanrichs einzig übrigen Sohn Kandwer des sträslichen Einverständnisses mit seiner jungen Stiefmutter. Da läset Hermanrich seinen unschuldigen Sohn henken, Schwanhild aber von wilden Kossen zertreten. Vergebens schieft Kriemhild Jonakers Söhne zur Kache aus. Wodan, Hermanrichs Ahnherr, erscheint noch zum letztenmale und schützt den Kaiser.

#### IX.

Aber auch Hermanrichs letzte Stunde naht. Dietrich kehrt mit seinem Weibe Herrad und dem alten Hildebrand aus Ehelburg zurück. Nach andern Abenteuern trifft Hildebrand auf seinen Sohn Habebrand vor der Burg Garten (Garda). Der Sohn kämpst mit dem unbekannten Vater, wird aber überwunden und führt die Verbannten in die Burg, die er dem Dietrich übergibt. Für die Vermuthung



mancher Forscher, der Zweikampf zwischen Vater und Sohn hätte ursprünglich tragisch geendet, kann ich keinen genügenden Grund entdecken.

Darauf gehtes nach Bern (Berona). Alles fällt dem Dietrich zu. Bergebens ftellt sich ihm Sibich vor Raben (Ravenna) entgegen. Sibich fällt. Dietrich wird in Rom gefrönt. Es erfolgt nun das Ende ber Helden. Hildebrand ftirbt. Diet= leib fällt im Rampf gegen die Wilgen durch die Zauberin Oftacia. Der arge Heime wird endlich auch Chrift und geht in das Kloster Wilten bei Innsbruck. (Nebenbei bemerkt, versteht die Sage unter der Christianisierung auch oft nur die Conversion eines Arianers zum Katholicismus.) Dort sucht ihn Dietrich auf und nimmt den alten Gesellen noch einmal mit sich. Heime kommt in einem Riesenkampf um. Dietrich rächt ihn. Das ist seine lette That. Als er einst einen Sirsch jagte, ward er von einem schwarzen Ross ent= führt, und niemand sah ihn wieder. Die Frau Gälde hat ihn ja unsterblich gemacht. Er ift der wilde Sager. Aber nicht ewig dauert feine Jagd. Denn, fo ichließt die nordische Sage das ganze germanische Epos ab: "Alfo fagen deutsche Männer, bafs ihnen in Träumen offenbart worden, König Dietrich habe bei Gott und Sancta Maria beffen genoffen, dass er ihre Namen angerufen habe." Den Hirsch verfolgend, sieht man Dietrich auf manchen Kirchen abgebildet, so mit Inschrift auf St. Zeno in Berona, seinem Bern, und ohne Inschrift auf dem alten romanischen Karner in Mödling bei Wien. In diesen letten Sagen ift das Bedauern der Sänger ausgedrückt, dass Dietrich von Bern, ber große Theodorich der Geschichte, als Arianer mit der Kirche in wiederholten Conflict gekommen ift, und badurch auch wohl feinem Bolfe die dauernde Herrschaft nicht erhalten konnte.

Die Heldensage hat noch ein Nachspiel. Eine Tochter Brunnhilds und Siegfrieds, Aslang genannt, ist von ihrem Pslegevater Heime in einem Harfenkasten nach Norwegen geflüchtet worden. Dort lebt sie unerkannt unter dem Namen Kraka (Krähe), bis der Dänenprinz Ragnar sie erkennt und freit.

Ein zweites Nachspiel ist die Sage vom Nornagest, dem Nornengast, dessen an ein noch unverbranntes Licht geknüpft ist. Dieser Mitkämpe Siegfrieds lebt bis in die Karolingerzeit als Überbleibsel der alten Heldensage, als ihr lebendes Zeugnis für eine späte Generation.

X.

So ift alfo die Aufgabe der Beldenzeit vollendet. Wodan hat sich durch seine Heldensöhne an den Römern gerächt. Das römische Reich ist gestürzt, die germanischen Stämme herrschen fast in der ganzen bekannten Welt und legen den Grund zu neuen Reichen. Die Bölkerwanderung ift zu Ende, eine neue Ordnung der Dinge geht an. Walhall ist voll von ben Geiftern der im Rampf gefallenen Belben. Bas wird nun Wodan thun? Er überläst die chriftliche Welt einem Stärferen, zieht sich wieder nach langer Wanderschaft und Ver= bannung in sein Reich zurück, verjagt dort seine Gegner und rüftet sich zum Endkampf gegen die Riesen. Als Vorspiel des Endes findet ein Mahl in Gigers, des Meerriesen, Halle statt. Dort bricht der Streit zwischen Loke und den Usen aus. Loke, der Anstifter alles Bofen, wird gefangen und gefesselt. Aber er wird wieder frei und rückt mit allen Ungeheuern und Riefen den Göttern an den Leib. Ihre Burg wird erstürmt, die ganze Heidenwelt reibt sich gegenseitig auf und verbrennt im Keuer einer neuen Zeit. Das ist die Götter-



bammerung. Gine neue Welt steigt auf, ein neues Menschenund himmelsgeschlecht. Das goldene Zeitalter wiederholt sich. Der wahre Gott, der "Starke von oben", nimmt das Scepter in die Sand. In dieser Götterdämmerung mag wohl eine Ahnung des physischen Weltunterganges sich verbinden mit der symbolischen Anschauung, dass die Welt eine Morgenund Abenddämmerung hat, dass alles in die uranfängliche Nacht zu neuem Kreislauf zurückfällt; der wesentliche Kern Diefer Sage ift aber doch wieder ein welthistorischer. Es ist die Erfenntnis von der Unzulänglichkeit des Beidenthums, von der Nothwendigkeit einer helleren Offenbarung, einer froheren Botschaft. Allen heidnischen Religionen ist dies Bewufstsein mehr ober weniger eigen, auch die griechische Matho= logie kennt Ahnliches. Aber mit solchem Nachdruck hat es nur die germanische Sage ausgesprochen. Das war ja die große Lehre, die die germanischen Stämme aus den Rämpfen der Bölkerwanderung zogen, gleichsam wie aus einem Gottesgericht, dass für die kommende welthistorische Aufgabe die alte Beibenreligion doch entschieden unzulänglich war. Man hat sich oft über die wenig schmeichelhafte Zeichnung der Götter gewundert, man hat es noch Richard Wagner porgeworfen, dass er seine Götter so schwächlich, so wenig abfolut anlegt. Aber das will ja die Sage in richtiger, tief= sinniger Erkenntnis nicht anders. Die alte Sage so wie Bagner, beide wollen ja absichtlich das Unzulängliche des Woban-Cultus barlegen, in noch entschiedenerer und bewussterer Beise, als es 3. B. die Griechen, die Rünftler wie die Philosophen, mit ihren Göttern thaten. Darum hat man auch im scandinavischen Norden bis tief in die driftliche Beit hinein fein Bedenken getragen, Die alten Götterfagen weiter zu pflegen als eine rein poetische Sache, ungefähr

so wie Dante, Campens und andere driftliche Dichter sich der antiken Mythologie bedienen.

Damit mag auch mein Vorhaben gerechtfertigt sein. Diese alten Götter und Helden, Lindwürmer, Riesen und Zwerge gehen uns freilich nichts mehr an. Aber unsere ganze Vildung, unsere Kraft, unsere Stabilität liegt in der Treue, mit der wir auch die überwundenen Traditionen unserer Vorahnen nicht verachten. Wir sehen damit die gute Arbeit Karls des Großen fort und Maximilians, des letzen Ritters, die Arbeit jener Mönche, die das Hildebrandsslied aufzeichneten und das Walthariusslied erhielten, die Arbeit jener isländischen Priester, denen wir die Erhaltung der Edda verdanken.

### Druckfehler-Berichtigung.

Seite 4: Zusammenstellung A, letzte Zeile muss es heissen: Neue Schulbank, sog. Distanz  $\pm$  0, statt - 5.

Seite 5: Zusammenstellung B muss es heissen: Hannover, sog. Distanz — 3, statt + 3.

Seite 13: Fig. 6 muss es heissen: 1,06, statt 1,16.

Seite 49: Fig. 28 muss es heissen: U statt R, und R statt U.

so wie Dante, Campens und andere christliche Dichter sich ber antifen Mythologie bedienen.

Damit mag auch mein Borhaben gerechtfertigt sein. Diese alten Götter und Helden, Lindwürmer, Riesen und Zwerge gehen uns freilich nichts mehr an. Aber unsere ganze Bildung, unsere Kraft, unsere Stabilität liegt in der Treue, mit der wir auch die überwundenen Traditionen unserer Borahnen nicht verachten. Wir setzen damit die gute

